
Yeni Türk Edebiyatı Araştırmaları
Modern Turkish Literature Researches

YTEA 2025; 17/34 071-096 • DOI: 10.26517/ytea.603 • Research Article

REFİK HALİT KARAY’IN ESERLERİNDE KATI, SERT GERÇEĞİ 
DUYGU VE DUYUMLARA DÖNÜŞTÜREN İMGESEL DİL

THE IMAGINAL LANGUAGE THAT TRANSFORMS HARSH AND SOLID 
REALITY INTO FEELINGS AND SENSATIONS IN THE WORKS OF REFİK 

HALİT KARAY

Cafer ŞEN

Sorumlu Yazar/Corresponding 
Author:

Prof. Dr., Dokuz Eylül Üniversitesi, 
Fen-Edebiyat Fakültesi, Türk Dili 
ve Edebiyatı Anabilim Dalı, İzmir, 
Türkiye.

ORCID: 0000-0003-1208-4654

E-mail: cafer.sen@deu.edu.tr

Geliş Tarihi/Submitted: 21.07.2025 

Kabul Tarihi/Accepted: 27.08.2025

Kaynak Gösterim / Citation:
Şen, Cafer (2025). “Refik Halit 
Karay’ın Eserlerinde Katı, Sert 
Gerçeği Duygu ve Duyumlara 
Dönüştüren İmgesel Dil”, Yeni 
Türk Edebiyatı Araştırmaları. 
17/34, 071-096.

http://dx.doi.org/10.26517/
ytea.603

Öz
Metafor, metonimi ve söz sanatlarıyla yüklü imgesel dil, gündelik uzlaşımsal dilin anlam 
evrenini geri plana iterken geride bıraktığı boşluğa simgesel dilin bastırıp, ötelediği duyum 
ve duyguları yerleştirmeye çabalar. Dolayısıyla söz sanatlarıyla yüklü imgesel dil, gündelik 
uzlaşımsal gösterenlerin, bağımsız gösterilenler üzerinde temsil ettiği anlamı yıpratır. 
Böylelikle yaygın ve genel anlamlandırmadan uzaklaşarak hisse yönelen gösterenler, 
duygulanımı yeni ilişkilerle alışılmışın dışında farklı kurar. Simgesel alanın yasa ve 
yasaklarını üzerinde taşıyan diline karşı imgesel bir dille boşluklar, çatlaklar açarak bu alanı 
aşmaya çalışır. Böylesi bir dil yasa ve yasağın simgesel dili değil Refik Halit’in satırlarında 
görüldüğü gibi arzunun imgesel dilidir. İşte içerisinde gösterenin, gösterilenden koptuğu, 
yapı bakımından uzlaşımsal dilin parçalandığı ifadeleri oldukça önemseyen Refik Halit’in 
eserlerinde görülen imgesel dil tesadüfen ortaya çıkmış değil, bizzat yazın alanında 
yazarın tercihi ettiği bir anlatımdır. Karay’ın bu çeşitten imgesel dilini “benzetme yapmak” 
gibi bir indirgeme içerisinde değerlendirmemek gerekir. Refik Halit, bu tür imgesel dili 
kullandığı cümlelerde “sanki”, “gibi” edatlarıyla ve “benzetiyordum” gibi ifadeler kullanarak 
gösterenlerin gösterilen üzerinden sonsuz akışı sonucu oluşan psikotik dilden ayrıldığını 
ortaya koyar. Böylece sadece gösterenlerin yer aldığı gerçeklikten bütünüyle kopup, sanrı 
alanına yönelmez. Psikolojik diyalektiğin gerçeklik kutbunun ile düşlem kutbu ile eşit bir 
düzlemde kurulmasını sağlar. Bu makalede Refik Halit’in eserlerinde uzlaşımsal gösteren 
ve gösterilen ilişkisinin koptuğu ifadeler tespit edilecek. Yeni ortaya çıkan gösteren 
gösterilen ilişkileri üzerinde durulacak. Sonra da bunların ortaya çıkardığı yeni anlamlar 
gösterilmeye çalışılacaktır.  

Anahtar Kelimeler: İmgesel Dil, Refik Halit Karay, Sembolik Dil, Gösteren-Gösterilen.

Abstract
An imaginal language filled with metaphors, metonymy, and figures of speech pushes 
the meaning universe of conventional everyday language into the background, while 
attempting to fill the resulting void with sensations and emotions that the symbolic 
suppresses or displaces. Thus, imaginal language erodes the meaning represented 
by everyday signifiers over independent signifieds. By distancing itself from common 
and widespread interpretations, signifiers oriented toward feeling establish affect in 
unconventional and new relations. Imaginal language attempts to open gaps and cracks 
within the language that bears the laws and prohibitions of the symbolic. Such a language, 
as seen in Refik Halit’s lines, is not the symbolic language of law and prohibition, but 
the imaginal language of desire. The imaginal language observed in Refik Halit’s works—
where the signifier is detached from the signified and conventional language is structurally 
fractured—did not arise by chance but is a deliberate narrative choice of the author. 
Karay’s imaginal language should not be simplistically reduced to “making comparisons.” 
In the sentences where Refik Halit employs such imaginal language, he uses expressions 
like “sanki” (as if), “gibi” (like), and “benzetiyordum” (I compared) to indicate that he 
diverges from a psychotic language in which signifiers flow endlessly over signifieds. 
Thus, he does not completely sever from reality to enter a hallucinatory realm. Instead, 
he establishes a psychological dialectic that places the poles of reality and imagination 
on an equal plane. This article will identify expressions in Refik Halit’s works where the 
relationship between the signifier and the signified is broken. It will focus on the newly 
emerging relationships between the signifier and the signified. It will then attempt to 
demonstrate the new meanings that these relationships bring forth.

Keywords: Imaginal language, Refik Halit Karay, Symbolic language, Signifier-Signified.



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

Extended Summary
The concept of “imaginality” used throughout this article belongs to the realm 
of fantasy, imagination, and reverie as conceptualized by Jacques Lacan. 
Therefore, it is positioned quite far from the conventional notion of the image 
in terms of meaning and structure. Imaginal language is neither, in its broadest 
sense, a sign standing in for existence, nor a means of conveying emotions 
to others, nor a way to draw mental pictures of sensations and perceptions 
through signifiers to create a dialogue between psychic states. The imaginal 
language used here is a language in which, by its very nature, the signifier 
is entirely severed or distanced from the signified, and conventionality is 
dissolved. Undoubtedly, human psychic development moves from the imaginary 
domain toward the symbolic domain. However, while many people live within 
the language and laws of the symbolic domain, they develop resistance to it 
and act with the dreams and fantasies of the imaginary realm, along with its 
subjectivity. Although poets and writers in general, and Refik Halit in particular, 
use the imaginal language of their dreams and fantasies, their effort to 
foreground this language only occurs after they have fully registered within the 
symbolic domain. Therefore, a poet or writer cannot discover what is unsaid 
within this domain, nor position imaginal language in it, without first engaging 
with the symbolic language domain. At this point, imaginal language aims to 
express what is left unsaid in the symbolic domain, seeking to approach the 
lost signifier by perceiving and widening the gaps.

An imaginal language filled with metaphors, metonymy, and figures of speech 
pushes the meaning universe of conventional everyday language into the 
background, while attempting to fill the resulting void with sensations and 
emotions that the symbolic suppresses or displaces. Thus, imaginal language 
erodes the meaning represented by everyday signifiers over independent 
signifieds. By distancing itself from common and widespread interpretations, 
signifiers oriented toward feeling establish affect in unconventional and new 
relations. The consensual boundaries between signifier and signified in everyday 
language are manipulated and transgressed. In this way, both permeability 
and fluidity are ensured in habitual thought and emotion. Meaning-making, 
constructed through the rigid rules of signifier-signified relations, opens up to 
the expression of subjective perceptual experiences through imaginal language. 
Thus, the signifiers constructed within the symbolic realm are emptied of their 
original meanings. Instead of meaning and interpretation, emotional states and 
feelings take root through the language of the imaginary. Moreover, subjective 
meaning based on reverie also yields an additional sense of pleasure.

At this point, the colors and appearances of imaginal language are positioned 
in opposition to symbolic language. This shows that humans, although forced 
to transition from the imaginary to the symbolic by accepting language, do not 

72

Refik Halit Karay’ın Eserlerinde Katı, Sert Gerçeği Duygu ve Duyumlara Dönüştüren İmgesel Dil



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

Cafer ŞEN

fully abandon their subjective sensations and perceptions. The subject, who 
cognitively adapts to the symbolic realm, suppresses and displaces sensations 
of the imaginary. A new imaginal language is needed for these repressed and 
displaced subjective sensations and perceptions to resurface. In fact, although 
the imaginary is positioned against the symbolic, the symbolic becomes the 
condition for the imaginary’s existence.

Imaginal language softens harsh and rigid reality. While wearing down the real 
and causing an expansion of sensation and perception, the limitation of pleasure 
and the prevention of complete satisfaction in the imaginary is only possible 
through the conventional language of the symbolic domain. The conventionality 
of the signifier and signified reinforces this, while imaginal language constantly 
tries to transcend and violate this agreement, attempting to bring the subject’s 
fantasies into the sphere of lived reality. Yet, it is impossible to fulfill or satisfy all 
subjective sensations and perceptions. At this point, enduring the sensations 
and perceptions of the psychic world conveyed by imaginal language is 
intolerable within the symbolic realm. Therefore, the subject seeks to create 
a language that will capture its own subjective sensations and perceptions. In 
doing so, it aims to express sensations not in their crude, ordinary form but 
through subtle and differentiated perceptions. It is quite difficult to hear such 
refined and delicate sensations within the realm of emotion and perception. 
At this point, imaginal language expands and deepens the symbolic domain 
by conveying subjective affectivity. By diversifying rigid values, meanings, and 
perspectives, it resists over-determination and occasionally shifts toward a 
semiotic dimension, as Julia Kristeva positions in contrast to the symbolic 
language.

Imaginal language attempts to open gaps and cracks within the language that 
bears the laws and prohibitions of the symbolic. Such a language, as seen in 
Refik Halit’s lines, is not the symbolic language of law and prohibition, but the 
imaginal language of desire. What distinguishes the subject’s imaginal language 
from conventional symbolic language is its constant effort to detach signifier-
signified elements from rigid, ossified meanings, always attempting to escape 
the fixed meaning within the existing system. In the symbolic/cultural realm, 
imaginal language cannot stabilize any meaning. The meanings constructed 
with imaginal language are personal and subjective and therefore cannot 
circulate in the symbolic/cultural domain.

The imaginal language observed in Refik Halit’s works—where the signifier 
is detached from the signified and conventional language is structurally 
fractured—did not arise by chance but is a deliberate narrative choice of 
the author. Karay’s imaginal language should not be simplistically reduced 
to “making comparisons.” Imaginal language is a crucial tool for eroding the 
reality constructed by the symbolic language of socio-cultural realms and for 

73



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

74

Refik Halit Karay’ın Eserlerinde Katı, Sert Gerçeği Duygu ve Duyumlara Dönüştüren İmgesel Dil

attaining new, exotic, and authentic sensations, perceptions, and thoughts. The 
underlying effort here is to restore the subjective colors lost when transitioning 
into the consensual and conceptual domain of language, to reload perceptions, 
to reveal desires and fantasies—in short, to escape the rigid reality imposed 
by language.

In the sentences where Refik Halit employs such imaginal language, he uses 
expressions like “sanki” (as if), “gibi” (like), and “benzetiyordum” (I compared) 
to indicate that he diverges from a psychotic language in which signifiers flow 
endlessly over signifieds. Thus, he does not completely sever from reality to 
enter a hallucinatory realm. Instead, he establishes a psychological dialectic 
that places the poles of reality and imagination on an equal plane.

Giriş 
Bu makale boyunca kullanılacak imgesellik kavramı, Jacques Lacan’ın 
kavramlaştırdığı düşlem, hayal ve fantezi alanına aittir. Bu nedenle genel geçer 
imge kavramından anlam ve yapı yönüyle bir hayli uzaktadır. İmgesel dil ise 
ne en geniş anlamıyla varlığın yerini tutan işaret, ne duyguları karşı tarafa 
hissettirmek, psişik/ruh durumları arası bir diyaloga girmek için gösterenlerle 
duyum ve algıların zihinde resimlerini çizmektir. Burada kullanılan imgesel dil, 
yapısı gereği uzlaşımsal olarak gösterenin gösterilenden bütünüyle koptuğu 
veya uzaklaştığı uzlaşımsallığın ortadan kalktığı dildir. Hiç kuşkusuz insanın, 
psişik gelişimi imgesel alandan simgesel alanadır. Fakat birçok kişi simgesel 
alanda bu alanın dili ve yasaları içerisinde yaşarsa da bu alana direnç geliştirerek 
hem imgesel alanın düşleri ve fantezileri hem de bunların özneli ile hareket 
eder. Her ne kadar genel olarak şair ve yazarlar özel olarak da Refik Halit, hayal 
ve fantezilerinin imgesel dilini kullanırsa da onların bu dili öne çıkarma gayreti 
simgesel dil alana tamamen kaydolduktan sonra gerçekleşir. Dolayısıyla da bir 
şair ve yazar, simgesel dil alanında kaydolmadan bu dil alanında anlatılmayanı 
bulamaz, imgesel dili bu alanda konumlanamaz. Bu noktada imgesel dil, 
simgesel dil alanında anlatılmayanı anlatma, kayıp gösterene yaklaşma çabasına 
girerken boşlukları görme ve bunları genişletme amacı için hareket eder. 

Bu noktada metafor, metonimi ve söz sanatlarıyla yüklü imgesel dil, gündelik 
uzlaşımsal dilin anlam evrenini geri plana iterken geride bıraktığı boşluğa 
simgesel dilin bastırıp, ötelediği duyum ve duyguları yerleştirmeye çabalar. 
Dolayısıyla söz sanatlarıyla yüklü imgesel dil, gündelik uzlaşımsal gösterenlerin, 
bağımsız gösterilenler üzerinde temsil ettiği anlamı yıpratır. Böylelikle yaygın ve 
genel anlamlandırmadan uzaklaşarak hisse yönelen gösterenler, duygulanımı 
yeni ilişkilerle yeniden kurar. Gösteren ve gösterilen arasında gündelik dilin 
uzlaşımsal sınırları, manipüle, ihlâl edilir. Gündelik ve alışılagelen düşünce ve 
duygulanımda hem geçişkenlik hem de akışkanlık sağlanır. Gösteren-gösterilen 
arasındaki uzlaşımsal katı kurallarla kurulan anlamlandırma, imgesel alana ait 



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

Cafer ŞEN

olan dille öznel algı deneyimlerinin anlatımına açılır. Böylelikle simgesel alan 
içerisinde yer alan anlam ile inşa edilen gösterenlerin içi boşaltılır. Anlam ve 
anlamlandırma yerine imgesel alan diliyle duygu durumları ve duygular yerleşir. 
Bununla da kalınmaz düşleme dayalı öznel anlam üretilirken aynı zamanda da 
artı bir keyif de elde edilir. 

Refik Halit’in Kurgusal Eserlerinde İmgesel Dil
Refik Halit’in düzyazılarında olduğu gibi kurgusal eserleri olan romanlarında 
da simgesel alanın sembolik dil ağının içinde filizlenen hatta bu ağı yıpratan 
bir imgesel dilin kullanıldığı görülür. Bu imgesel dil, simgesel alanın sembolik 
dil anlayışının ortaya çıkardığı kemikleşmiş değer yargıları, anlamları ve bakış 
açılarını çeşitlendirerek aşırı belirlenim karşısında direnç gösterirken yer yer 
de Julia Kristeva’nın sembolik dil anlayışı karşısına koyduğu semyotik (Graybel, 
Language And “the Femine” in Nietzseche And Heidegger 9) boyuta kayar. 
Örneğin Refik Halit’in Yüzen Bahçe romanındaki satırlarda içerik olarak canlılığı 
imgesel dile ait sözdiziminin tempolu, oynak, tonu verir:

Müziğin ancak tempo tuttuğu bir kastanyet fırtınası içinde bukle bukle saçlar 
savruluyor, ince beller kıvrılıp geriliyor, biçimli kalçalar sarsılıyor, çıplak 
vücutlar birbirinden güzel şekiller alıyor, yatıyor, kalkıyor, titriyor ve birden 
hem bunlar taş kesiliyor, hem de müzik kopmuş bir tel gibi nağmesini kesiyor, 
o zaman bir alkıştır gürlüyor. Şu küçücük yerde sanki bir yıldız kırıntısından 
yepyeni bir dünya kuruluyormuşçasına o kırıntı mütemadiyen dönerek etrafa 
ateşler püskürüyor, kaynar madenler akıtıyor, göz kamaştırıcı şimşekler 
fırlatıyor, alev alev gazlar serpiştiriyor ve nihayet bütün bunlar çiçek şekillerine 
giriyor ve birden donup kalıyor (Karay, Yüzen Bahçe 51). 

Bu pasajdaki hareket tonu, donuklaşmaya yüz tutan yaşam pratiklerinin bir dış 
müdahaleyle yeniden canlandığını ortay koyar. Aslında savrulan saçlar değil 
yaşamın tekdüzeleğidir. Kıvrılan beller, statik yaşam içinde kemikleşen bedenin 
akışkan duruma getirilmesidir. Biçimin donukluğu kalçaların sarsılmalarıyla 
yıkılırken, gündelik yaşamda çok gerilere itilen bedenin canlılığa yönelik üretici 
gücü yeniden kendini gösteriyor. Romanın bu bölümünde yatıyor, kalkıyor, 
titriyor gösterenlerindeki hız, yaşamın durağanlığının karşısına dikiliyor. 
Bu canlılık ve tempo da durağan biçimde gelişmiyor. Birden kesiliyor, sonra 
yeniden başlıyor. Böylesi bir canlılık bir yıldız kırıntısından yepyeni bir dünyanın 
kurulması imajıyla verilir. Yaşam pratiklerininin gerilere ittiği, bastırdığı yaşamın 
potansiyel canlılığının tekrar hayata dâhil oluşu dolayısıyla da bastırılanın 
geri dönüşü ise ateşler püskürüyor, kaynar madenler akıtıyor, göz kamaştırıcı 
şimşekler fırlatıyor, alev alev gazlar serpiştiriyor ifadeleriyle ortaya konulur. Bunlar 
yaşamın ötelediği, bastırdığı arzuların dışavurumlarıdır. Böylesi bir canlılığın bir 
süre sonra durağanlığa dönüştüğü ise nihayet bütün bunlar çiçek şekillerine 
giriyor ve birden donup kalıyor ifadeleriyle verilir. Romanın bu bölümünde 
düşlemsel gösterenlerin temsilleri “görsel sınıfın altında yer alabilecekken; ses 

75



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

Refik Halit Karay’ın Eserlerinde Katı, Sert Gerçeği Duygu ve Duyumlara Dönüştüren İmgesel Dil

76

perdesi, ölçü, ritim ve kadans ve ton gibi takımlar ses sınıfının içinde bulunabilir. 
Dilsel sınıf, dilbilgisi, söz dizimi, anlambilim, anlatı mantığı, söz sanatları gibi 
birbirinden ayrı takımları kapsar. Sözcükleri –ya da Lacan’cıların terimiyle 
“gösteren”leri- tek tek ele aldığımızda gerek ses ve anlamlarında gerekse dilsel 
ve daha geniş bağlamdaki kullanımlarında silsileye dair vektörler bulabiliriz. 
Her sözcük bir sestir ve bu ses başka sözcüklerin seslerini andırır. (Bollas, 
Sonsuz Soru 39) Bu şekilde kendi içinde farklı sese dayalı sınıf takımlarını bir 
arada bulunduran dilsel gösterenler, çağrışımları zenginleştirir. Gösteren bu 
noktada hareketlere yönelik temsil imgeleri olarak kullanılırken gösterilen ise 
anlamlandırmak için yakalanmaya demir atılıp tutturulmaya çalışılır. Çünkü 
yapıların gösterenlerde sabitlenebilmesi ve bir anlam teşkil edebilmesi ancak 
sözcükler/gösterenler üzerinden kurulan katı ilişkiler ile mümkündür. Buna karşı 
imgesel dilde, ritim ve tonlama gibi pek çok gösterenin yapılarına da vurgu 
vardır. Her bir sözcük bir farklı gösterenin referansı konumunda yer almasından 
dolayı sürekli olarak bir başka anlamı meydana getirir. 

Metnin yukardaki alıntılanan bölümünde canlılığın, hareketin mütemadiyen 
devam etmesi istenir. Bu adeta bilinçdışı düşüncenin gerçeklik ilkesi boyutuna 
ulaştığında duraklamasına, Derrida’nın işaret ettiği gibi gösterilenin gösterene 
iliştirildiğinde donuk duruma gelmesine benzer. Böylesine bir kader, yaşam 
enerjisi/libidonun yaşam şekline girdiği zaman hep gerçekleşen durumdur. 
Burada imgeselliğin, mevcut dilin devinimli olan imgesel dili ile ortaya 
konulmadığı sembolik uzlaşımsal kültürel dil ile aktarılmaya çalışıldığı görülür. 
İmgesel alan ve bu alanı aktaran dil ise simgesel alanı ve bu alanın sembolik 
dilini yukarıdaki metinde görüldüğü gibi dağıtır, parçalar, sınırlarını ihlâl etmeye 
çalışır. Yukarıdaki metinde görülen savrulma, kıvrılıp gerilme, sarsılma, şekiller 
alma, yatma, kalkma, titreme, taş kesilme, gürleme, ateşler püskürme, kaynar 
madenleri akıtma, göz kamaştırma, şimşekler fırlama, alev alev gazlar serpiştirme, 
çiçek şekillerine girme, imgeleri yaşamın donukluğunu, belirlenmişliğini, tahmin 
edilebilirliğini parçalar. Yaşam şekillerinin ötesinde görülen bu hareketli tonlar 
simgesel alanın sembolik dilinin yaşamı durgunlaştırma çabası karşısında 
canlılığı diri tutar. 

Boğaziçi’nin mehtaplı durgun gecelerinde ut ve ney sesleri, yakıcı ahlar, 
melankolik de korlar, yetmiş sene evvelki gizli ve tehlikeli sevişmeler! Hele 
şiirlerini kendisi okurken sanki mısraları, efsanelerdeki kanatlı atlar şekline 
girer, sevdaya tutulan hanımları sırtlarına alıp, bezgin, uyuşuk, kocalarından 
bir an için kurtarır, başka âlemlere, başka türlü âşıkların kolları arasına atardı 
(Karay, Anahtar 19). 

Bu bölümde yer alan ifadelerde, içeriğe yönelik olarak eski yaşantıların 
kaybedilmiş arzusunun melankoliye varan boyutu, tam da metinin durgun söz 
dizimi ile paralellik arz eder. Anlatıcı melankolik tutukluluk durumunu durgun 
bir söz dizimi ile aktarır. Bu durgunluğu veren gösterenlerden biri mehtaptır. 



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

Cafer ŞEN

Burada su yüzeyinin mehtabı gösterecek durgunluğa sebep olduğu rahatlıkla 
düşünülebilir. Yine durgun geceler kullanımındaki hareketsizlik çok belirlidir. 
Benzer şekilde ut ve ney sesleri hareketten ziyade yaşam alanında geri çekilmeye 
yönelik tınıları atmosfere yayar. Benzer şekilde yakıcı ahlar ifadesi ise adeta 
Dürer’in melankoliyi veren tablolarında işitildiği hissedilen kaybın ardından 
duyulan durgun yaşam ezgileridir. Metinde tüm bu durgun tonlardaki yaşam 
pratiklerinin temsili için yazar/anlatıcı melankolik korlar imgesini uygun bulur. 
Bu imgedeki kor göstereni aslında ruh durumunun melankoliye tam olarak 
ulaşmadığını gösterir. Yaşam durgunluğunun alt tarafında korların bulunuşu 
yaşama dönük arzuların canlı tutulduğunu gösterir. 

Öyleyse bu metinde geçen melankolik durumu ortaya çıkaran nedir? Cevabı 
anlatıcı verir: yetmiş sene evvelki gizli ve tehlikeli sevişmeler. Aslında herhangi 
bir simgesel alanın sembolik dili içinde yer almayan daha çok Kristeva’nın dilin 
semiyotik boyutunu hatırlatan göstereni yetmiş sene evvelki gizli ve tehlikeli 
sevişmelerin kaybını temsil eder. Burada aslında kaybın ötesinde geri alınmak 
istenilen ise böylesine ilişkiler değil, daha çok bu ilişkilerdeki duygulanım ve 
arzunun canlılığıdır. İşte bu nedenle kadınlar şiirlerini kendisi okurken sanki 
mısraları, efsanelerdeki kanatlı atlar şekline girer, sevdaya tutulan hanımları 
sırtlarına alıp, bezgin, uyuşuk, kocalarından bir an için kurtarır, başka âlemlere, 
başka türlü âşıkların kolları arasına atar. Burada melankolik durgunluğu ortaya 
çıkaran rutinleşen ilişkilerin arzuyu bastırmasıdır. Kadınlar kendilerini yaşayan, 
nefes alan bir varlık olarak hissetmek için tekrar arzunun ortaya çıkması 
taraftarıdır. Eşleri vasıtasıyla pratikte ortaya konulmayan arzuyu, bu kadınlar 
ancak simgesel alanın sembolik dilinin ötesinde konumlanan imgesel dili ve 
semiyotiği ihtiva eden şiire başvurarak elde etmeye çalışır. Çünkü aşağıdaki 
satırlarda görüldüğü gibi gündelik yaşam her daim hareketin, canlılığın 
aleyhinde çalışırken sadece semiyotiği hatırlatan inleyiş tonundaki seslerde 
yaşam direncine rastlanır.

Durgun bir sonbahar ikindisiydi. O durgun sonbahar ikindileri ki işitilen bütün 
sesleri adeta armonize eder. Vapur düdükleri bile sanki ahenkleşmiştir; bir 
kilise orgu gibi uzun uzun inler; yaz mevsimindeki sertliğinden, kuruluğundan 
eser kalmamıştır. Her ses okşayıcı, yumuşak, sevimlidir (Karay, Bu Bizim 
Hayatımız 40). 

İşte bu noktada müzikle birlikte hareketlenen ve canlanan imgesellik algısı gerçek 
algının “üstüne geçmekte ve öznenin gerçeklikle ilişkisi de bu imgesel düzen 
dâhilinde yapılanmaktadır” (Gençöz, Freud’dan Lacan’a Vaka İncelemeleri ve 
Psikanalitik Değerlendirmeler 178). Bu duruma, yukarıdaki metinde görüldüğü 
gibi yaşam enerjisinin/libidonun nesneye yönelip canlılığı ortaya çıkarma 
ediminde olduğu üzere yaşam enerjisinin/libidonun gücü tekrar toplamak için 
ben’e/ego’ya geri çekildiği anlarda da tesadüf edilir. Burada kadınlar melankolik 
durgunluğunun boğucu, tutukluluk halinden kaçmaya çalışırken benzer durum 

77



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

78

Refik Halit Karay’ın Eserlerinde Katı, Sert Gerçeği Duygu ve Duyumlara Dönüştüren İmgesel Dil

akşamın gelişiyle birlikte doğada da görülür. Bu noktada doğa ile kadınlar 
arasında ruhsallık bakımından bir özdeşlik kurulur. Daha doğrusu yazar/anlatıcı 
doğa üzerinden ruhsallığı verirken bir nevi ilhamın fenomenolojisini yapmakla 
kalmaz buna örnek de göstermiş olur. “Güneş çoktan çekilmiş, karşı kıyı bile 
gölgelenmiş; toprakla denizin birleştiği girintili çıkıntılı yerler sanki karakalemle 
siyahlatılmış, açığa doğru sular aydınlığa doyamamış gibi Marmara’nın 
ışığına doğru koşuyor” (Karay, Sonuncu Kadeh 115). Burada gerek toprakla 
denizin birleşmiş gibi görünümünde gerekse bu yerlerin sanki kurşunkalemle 
siyahlaştırılmasında ana hatların yer yer belirsiz hâle geldiği iç içe geçtiği 
görülür. Bunu veren ifadelerde gösterenler kendi uzlaşımsal gösterilenlerini 
terk etmişlerdir. Benzer şekilde sular da karanlığın donukluğuna, sertliğine 
maruz kalmadan ışığa doğru koşarken adeta gösteren ve gösterilenler kapitone 
noktalarını kırarak birbirlerinden kurtulmak istercesine yüzergezer gösterenler 
ve gösterilenler hâline gelmeye çalışırlar. Bu noktada sembolik dilin gösterenleri 
kendi gösterilenlerinden kopmuş, gündelik yaşamın pratiklerini terk ederek 
elde edilen imgesel dil de poetik okumaya çok elverişli hale gelmiştir. 

Burada hareket eden her gösterende imgesel dil alanına ait otantik ve egzotik 
duyum ve algı yakalanabilir. Böylesi bir hareketlilik dilin değil de “harfin zevkle 
olan ilişkisi gösteren zincirinden ve varlıktan kaçanla, atılanla olan ilişkisinde 
daha belirgin bir şekilde öne” çıkar. (Soysal, Psikanaliz ve Edebiyat: Lacan’ın 
Lituraterre Metni Üzerine 2) Bu noktada gösteren zincirinden ve varlıktan kaçan 
zevki yakalamada imgesel dilin kullanıldığı görülür. Varlık alanından yaşam 
dışına atılanla ilgilenen imgesel dil ile zevk arasındaki bağlantı, gösterenlerin 
uzlaşımsal olarak gösterilenlere tutturulmuş kapitone noktalarının dağılmasıyla 
mümkündür. Alışıldık gösteren-gösterilen ilişkisinin dışında konumlanan 
imgesel dil içinde sabitlenemeyen gösterilenler zevke yönelir. Edebi eser 
içerisinde, dile getirilen ve gösteren-gösterilen ilişkisi birbirinden koparılır. Yeni 
anlam duyum ve algılara sebep olacak bir dil böylece ortaya çıkar. Bu çeşit 
bir gösteren-gösterilen ilişkisiyle sadece bir özneye ait öznel duyum ve algıları 
ifade eden imgesel bir dile ulaşılır. 

Gündelik dilde kullanılan gösterenlerin uzlaşımsal gösterilenlere yönelerek ilk 
anlamları üzerinde sabitlenmesi yeni duygu ve algıların önündeki en büyük 
engeldir. Bu nedenle gündelik dilde gösteren ile gösterenin arasında ne kadar 
açıklık varsa öznel duyum ve algıların bu açıklıkta görülme ihtimali o kadar 
yükselir. Bu noktada gösteren aynı olmasına rağmen gösterilenler değişir. Her 
gösteren artık özne için kendi içerisinde ayrı bir anlama sahip olamaya başlar. 
Gösteren ve gösterilen arasında düğümlenen kapitone noktası özneler için 
yeniden kurulurken başka bir anlam, algı ve duyumun önü açılır. Uzlaşımsal 
kapitone noktalarında anlamlandırmanın sonsuza dek sürmesini engelleyen 
belirleyici dikişler atılırken Refik Halit’in “Bahçenin terasından karşı kıyının ve 
yamaçların seyrek pırıltılı gece görünümü, yıldızları yere kayıp bir kısmı denize 



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

Cafer ŞEN

dökülmüş, ayağınıza doğru ilerleyen bir gök” (Karay, Ekmek Elden Su Gölden 
34) imgesel dil içerisinde yer alacak bu ifadelerinde sembolik dilin yapısı 
zorlanmış olur. Bu bölümde gösterenlerin bir kısmı, önceden üzerinde uzlaşılmış 
gösterilenleri temsil ettiğinden anlam açısından simgesel alanın sembolik 
dili içerisinde yer alır. Yıldızları yere kayıp bir kısmı denize dökülmüş gösterenleri 
ise uzlaşşımsal gösterilenlerin ağlarından kurtulmuştur. Bu gösterilenler dilin 
mantığı dışında bütün çabalara rağmen tam tersi bir şekilde anlamlandırmanın 
karşısında yer alarak kendini alışıldık şekilde temsil eden gösterenden sürekli 
kaçmıştır. Dolayısıyla anlamlandırıcı unsurun bir arada kesişmesindeki uzlaşımı 
olan kapitone noktası dağılmış, öznel algı dışa vurulmuştur. Burada “ayağınıza 
doğru ilerleyen bir gök” ifadesinde de yer aldığı gibi normal dilde “gösteren 
zincirinden telaffuz edilmesi imkânsız olan olarak eleneni kaybı düşlemsel 
bir gramerin içinden öznenin söyleminde yaşanan bir algı olarak canlanır” 
(Soysal, Psikanaliz ve Edebiyat: Lacan’ın Lituraterre Metni Üzerine 6). Benzer 
canlandırma Refik Halit’in Çete romanındaki çatışmanın anlatımında da görülür. 
Bu anlatımdaki imgesel dil, gündelik yaşam pratiklerinden farklı olarak tekinsiz 
bir evren yaratılmasına imkân sağlar: 

Ne zaman ki, elinde tüfekten birinci dizi kurşun fırlayıp bir erzak arabasının 
zenci sürücüsünü tam kaşının çatından yere serdi, mitralyözün taktakası 
kulaklarına erdi ve taşların çatır çıtır kırılıp döküldüklerini, havanın ıslıklar 
çaldığını duydu, kendine geldiğini, silahına sahip olduğunu, kollarına, 
bacaklarına, yüreğine ve zekâsına hükmetmeye başladığını anladı; sevindi. 
Bu, melankoliye tutulmuş bir ruh hastasının, büyük bir darbe ile tekrar eski 
benliğini, buluşu gibi bir şeydi. Sanki o dakikaya kadar dünyaya perde inmiş 
sakat gözlerle bakıyor, ışığın şavkını göremiyor, rengin zevkini süremiyordu. 
Nereye gitse dünya; kısık bir lamba ile aydınlanmış olan sıkıcı, yürek kapatıcı, 
karaltılar ve gölgelerle dolu değişmeyen bir yerdi (Karay, Çete 50).

Bu ifadelerde maruz kalınan çatışmanın öznel duyum ve algılarının imgesel dille 
aktarılmaya çalışıldığı görülür. Pek tabii ki bu öznel algı ve duyumlar ötekinin 
alanı olan simgesel alanın sembolik diliyle anlatılmaz. Daha çok imgesel alanın 
dili ve ses unsurlarına dayalı semiyotik boyuta yaklaşan kullanımlarla verilir. 
Kurşunun fırlaması, taşların çatır çatır kırılıp dökülmesi, havanın ıslıklar çalması 
ifadeleri normal yerleşik bir sembolik tasvir dilinin dışına taşarak kaotik bir 
sahne hazırlar. Bu kaotik sahneyi yaşayan karakter, başlangıçta bir anlığına 
da olsa simgesel dilin kurduğu/kurguladığı gerçeklik algısını/ilkesini kaybeder. 
Tam da iyi ve kötünün, varlık ve yokluk alanın ötesinde konumlanan Lacancı 
Gerçek ile karşı karşıya kalır. Gerçek’in bir anlığına parıldadığı bu anda şiddete 
maruz kalan karakter, kolları, bacakları, yüreği ve zekâsına hükmedemez. 
Adeta kendini terk eden organlarıyla karşılaşır. Bu da Sigmund Freud’un işaret 
ettiği gibi kişinin kendi bedeninin efendisi olmadığı ve bu efendiliğin ancak 
güçlü bir ego/ben enerjisi bulunduğunda mümkün olduğu gerçeğini doğrular. 
Şiddet sahnesine maruz kalan karakterin organları adeta Deleuze’un ortaya 

79



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

koyduğu gibi bedensiz organlar şeklinde kendileri de bir organizma hâliyle 
hareket etmeye başlamıştır. Şiddet mağduru karakter bir anlığına şok geçirmiş 
bu şok durumunda kendi bedensel Gerçek’iyle karşılaşmıştır. Bu şok durumu 
bir süreliğine devam eder. Ego/ben organları bir arada tutan enerjiye/güce 
tekrar kavuşurken şiddet mağduru kollarına, bacaklarına, yüreğine ve zekâsına 
hükmetmeye, bedenin kontrolü dışında hareket eden organlar üzerinde tekrar 
hükümran olmaya başlar.  

Anlatıcı bu durumu imgeleştirmek için bu, “melankoliye tutulmuş bir ruh 
hastasının, büyük bir darbe ile tekrar eski benliğini, buluşu gibi bir şeydi” 
ifadeleriyle şiddet mağdurunu melankoliden tekrar eski durumuna dönen 
hastaya benzetmekle kalmaz adeta melankolinin fenomenolojisini de verir. 
Anlatıcı “sanki o dakikaya kadar dünyaya perde inmiş sakat gözlerle bakıyor, 
ışığın şavkını göremiyor, rengin zevkini süremiyordu. Nereye gitse dünya; kısık 
bir lamba ile aydınlanmış olan sıkıcı, yürek kapatıcı, karaltılar ve gölgelerle dolu 
değişmeyen bir yerdi” ifadeleriyle şiddet mağduru karakter üzerinden melankoliyi 
aktarır. Bu ifadelerde geçen dünyaya perde inme imgesi Freud’un şiirsel bir dille 
ortaya koyduğu gibi kaybın gölgesinin ego üzerine düşmesi durumuna/imgesine 
denk gelir. Her iki imgede/durumda da katı gerçeğin varlıktaki renklere, şekillere 
dayalı olarak ortaya çıkan kişideki arzuyu sildiği görülür. Buradaki mağdur 
açısından egonun/benin kurduğu/kurguladığı kayıp gerçeklik ilkesidir. Böylesine 
bir kayıpta yitip giden gerçeklik ilkesinin gölgesi mağdurun beni/egosu üzerine 
düşmüştür. Bu gölge nedeniyle ışığın şavkı görülmez, rengin zevki ise sürülmez. 
Dünyanın kısık bir lamba ile aydınlanmış olan sıkıcı, yürek kapatıcı, karaltılar ve 
gölgelerle dolu değişmeyen bir yer imgesinde ise melankolide gerçek kayıp olan 
varlığa karşı arzunun yitimi verilmek istenir. Bu noktada varlık yerli yerindedir 
fakat arzulanmıyordur. Kısılan lamba aslında mağdur karakterdeki varlık 
arzusudur.

Bu bölümde bir anda çatışmanın ortasında kalan karakter tıpkı melankolik 
gibi dünyaya bir perde indiğini duyumsar. Bu perde yaşamdaki arzuyu ortaya 
çıkaran renkleri ve güzellikleri örter. Bunları ortaya çıkaran ışık yoktur artık. Bu 
nedenle de varlığın ayrıntılarını algılayıp göremediği için psişik dünya, varlığa 
yönelmez kendini kapatır ve varlık yavaş yavaş silinmeye başlar. 

Refik Halit, çatışmanın ortasında kalan anlatıcının öznel algılar ve duyumlarını 
vermez. Özel melankolik hissedişini vermekle yetinir. Bunu yaparken de öznel 
imgesel dili kullanır. Bu dilin en önemli özelliği gösteren-gösterilen ilişkisinin 
günlük simgesel alanın sembolik dilinden farklı bir mekanizmaya sahip olmasıdır. 
İmgesel dilde gösteren daima anlam zincirinden kaçarak öznel bir konumda 
simgesel alanın ağına yakalanmadan işler. Uzlaşımsal gündelik yaşamın dili 
ise anlam alanına sürekli bağlı olduğundan simgesel/kültürel ağa takılı kalır. 
Simgesel alana yakalanmayan duyum ve algılar imgesel dil aracılığıyla simgesel 
alanda düşlem kaynaklı tekinsiz bir alanı var eder. 

80

Refik Halit Karay’ın Eserlerinde Katı, Sert Gerçeği Duygu ve Duyumlara Dönüştüren İmgesel Dil



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

Aslında simgesel/kültürel alanın sembolik dili, kaotik ortamı var eden bu 
imgesel dilin gösterenini uzlaşımsal gösterilene bağlamak koşulu ile ortadan 
kaldırmaya çalışır. Çünkü imgesel dil, üzerinde öznel duyum ve algıların işlediği 
bir dil olmanın ötesinde simgesel/kültürel düzeni yıpratıp, yırtarak bunların 
alanını açan ilişkiler ağını ortaya çıkarır. Dolayısıyla simgesel dil, imgesel dil 
üzerinde işleyen duyum ve algıları toplumsal alan için düzenler. Yasayı dayatır, 
arzuyu düzenler, arzu ile yasayı birleştirmek suretiyle karşı karşıya gelmesini 
önler, (Evans, Lacancı Psikanalize Giriş Sözlüğü 49-50) öznel duyum ve algıları 
bastırır, öteler, simgesel alanda kastre eder. Böylece simgesel düzen kurulurken 
imgesel alanı ve bu alanın dili terk edilmek zorunda kalınır. Simgesel düzen, söz 
alanının ortaya çıkması için saf benliğin bu içselliğinin “aynı zamanda varoluşa 
dâhil olması, nesne haline gelmesi, dışsallaşmak için kendini bu içselliğin 
karşısına koyması, varlığa geri dönmesi gerekir. Adlandırma gücü olarak dildir 
bu” (Zizek Mutlak Geritepme 189) Bu noktada imgesel dil her halükârda yerini 
hem gerçeklik ilkesini hem de arzu ve yasa arasındaki ilişkiyi inşa edecek olan 
sembolik dile bırakacaktır. 

Zizek’in dikkat çektiği gibi imgesel dilin sanrı ve halüsinasyona neden olmaması 
ve bu alanı var etmemesi için ilk önce simgesel alana dâhil olaması gereklidir 
(Zizek Mutlak Geritepme 189). Bu noktada saf benliğin, dışa açılmasını ve 
ardından içselliğe karşı gelmesini sağlayan simgesel alanın sembolik uzlaşımsal 
dilidir. Böylesi bir sembolik dil alanı olmazsa Refik Halit’in anlatımında görüldüğü 
gibi kişinin hazzı ve keyfinin ortaya konulmasına elverişli olan imgesel dil de 
varolamazdı: 

Bir anda bütün vücudunu tepeden tırnağa kadar sarıp ürperten bu ustalıklı, 
profesyonel puse altında çırpındı, Sanki ağzındaki zehirde sadece keyif verici 
madde taşıyan bir böcek tarafından ısırılmıştı; damarlarında pusenin ihtizazı 
ve kulağındaki çınlayış devam edip gidiyor! O gün aldığı karar aklına geldi: 
Kadın şayet bir daha muhabbet oyunları, soyunma giyinme gibi laubalilikler 
ve aşüftelikler yaparsa mukabele edecekti, boyuna ileri sürdüğü iffetini 
deneyecekti; tam sırasıydı (Karay, Dişi Örümcek 332). 

Bu bölümün alındığı romanın adı olan dişi örümcek imgesinde örümcek göstereni 
görünümün aldatıcılığını temsil eder. Dişi örümcek imgesinde ise hem haz ve 
keyif, hem de iğrenme söz konusudur. Dişilik hazza yönelik olurken, örümcek 
bir iğrenişi imler. Bu hususta dişi örümcek imgesinde, erilin/erkeğin bir yokluk/
yutulma anındaki kaygısındaki Lacan’ın ortaya koyduğu gibi Babanın Adını 
varetmesi ve bu ada tutunması söz konusudur. Bu kaygı yukarıdaki metinde 
“profesyonel puse altında çırpındı” ifadesinde verilir. Karaktere yokluğu yaşatan, 
kendinin acemiliğine karşı ötekinin/buselerin sahibinin ilişkiye sabitleyemeyen 
buselerinin profesyonel oluşudur. Karakterin, ötekinin/dişilin böylesine bir tavrı 
karşısında çırpındı göstereniyle, hem kendine fazla gelen hazza karşı direnç 
geliştirdiği hem de çaresiz olduğunu hissettiği verilmek istenilir. Bu noktada 
“sanki ağzındaki zehirde sadece keyif verici madde taşıyan bir böcek tarafından 

81

Cafer ŞEN



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

ısırılmıştı” ifadesinde “sanki” göstereni imgesel dili simgesel alana yerleştirir. 
Böylece sanrı veya halüsinasyon üretme alanı ve teşebbüsünün önüne geçilir. 
Busenin hem zehir hem de keyif olması durumu Derrida’nın işaret ettiği gibi 
tam bir farmakon’dur. Çünkü hem haz verir hem öldürür. Dolayısıyla buse/
püse göstereninin kullanımında Hegel’in zıtların spekülatif özdeşliğini görmek 
mümkündür. Haz ve ölümün işlediği bu diyalektiği anlatıcı ancak busenin öznel 
algısı üzerinden hisseder. Bu durum ise ağızındaki zehirde keyif verici madde 
taşıyan bir böcek tarafından ısırılmak imgesel ifadesiyle verir. Bu ifadenin 
üçüncü ve en alt anlam katmanında ise böcek tarafından ısırılmış gibi hissedişin 
simgesel ağın dışında duyum ve algıları hissetmek ve bunlarla yeni bir oluşa 
açılma durumunun ihtimaline vardır.  

İşte bu noktada karakterin karşı karşıya kaldığı durum, tahammülünün ötesinde 
kendine ağır gelen hazzın fazlalığıdır, Karakter bunun önüne geçmek, kadının 
muhabbet oyunları, soyunma giyinme gibi laubalilikleri önünü almak için iffetini 
öne sürecektir. Üst benliği temsil eden iffet gösterenine dayalı hadım edilme, 
karakteri haz ve keyfin karşısında kaygıdan korur. İffet göstereni Babanın Adı 
olarak yasanın bir ikamesidir. Karakterin simgesel alanının yeniden düzenlemek 
üzere sembolik bir gösteren olarak işler, böylelikle onun imgesel düzenden 
simgesel düzene geçişine yardım eder. Karakterin damarlarında hazzın keyfi, 
kulağında üst benliğin çınlayışı vardır. Burada çınlayış göstereni haz ve keyif 
sahnesinin dışarıda bırakılanını temsil ederek yasayı hatırlatır.

İlk başlarda karakterin anlam ve his dünyasında kadının buseleri karşısında 
hissedilen jouissance’ın kaygıya dönüşmesinin nedeni Babanın Adı olan 
gösterenin müdahalesinin eksikliğidir. Karakter, gösteren tarafından simgesel 
olarak hadım edilememesinden dolayı kaygıdan kurtulamaz. Gösterenin 
müdahalesi eksikliğinin yerine geçecek ikame bir nesne bulur. Anlatıcı için 
simgesel alanın düzenlenmesi ancak sembolik olarak iffet göstereninin ortaya 
çıkarılışıyla meydana gelir. Bu gösterenin müdahalesi olmazsa karakter, hem 
kendi hem de ötekinin arzu, hazzı ve keyfi karşısında kaygıya kapılacaktır. 

İşte bu nedenle Lacan imgesel alanın fantezisi, hazzı ve keyfi karşısında sürekli 
olarak göstereni, yani Babanın Adları’nın önemini vurgular. Çünkü bu adların 
olmadığı veya eksik olduğu imgesel alan olumsuzlayan gücün olmadığı ikili 
ilişki üzerine kuruludur. Bu ikili ilişkiyi dolayımlayarak kişiyi hazzın kaygısı ve 
boğuntusundan kurtararak onun toplumsal varoluşa girişini mümkün kılan 
üçüncü gösterenin/Babanın Adı’dır. Dolayısıyla gösteren/Babanın Adı, öznenin 
boğucu keyfinin engeli, toplumsal düzenin hem kurucusu hem temsilcisidir. Kişi 
ancak, bu gösterenler ağına dâhil olunduğunda toplumsal düzene girişe hak 
kazanabilir. O halde gösterenin/Babanın Adı’nın “yokluğu bütün psikopatolojik 
yapıların etiyolojisindeki önemli faktörlerden biridir” (Evans, Lacancı Psikanalize 
Giriş Sözlüğü 49). Bu nedenle Refik Halit’in İstanbul’un Bir Yüzü romanında 
görüldüğü gibi gösterenin/Babanın Adı’nın olmadığı veya gevşek bulunduğu bir 

Refik Halit Karay’ın Eserlerinde Katı, Sert Gerçeği Duygu ve Duyumlara Dönüştüren İmgesel Dil

82



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

yaşamda kişinin imgesel fantezi dünyasında sürüklenmesinin sınırı yoktur: 

Bu son zamanlarda ona büsbütün bir eğlence, zevk, sefa merakı arz olmuştu. 
Artık İstanbul’un eğlenceleri kâfi gelmiyordu. Buranın mahdut âlemlerde 
çelimsiz ve mariz kadınları gönlünü avutmuyordu. Zaten bunun için Avrupa 
seyahatine çıkacaktı. Sanki pek yakında dünyadan elini eteğini çekecekmiş 
gibi az zamanda çok, pek çok, zevk duymak arzusu içinde sağa, sola, her 
tarafa başvuruyor, “Yaşamak, yaşamaya bakmak!” nakaratını ağzından 
bırakmıyordu. Kudurmuş çıldırmış denecek bakışları vardı. İçimdeki için bir 
korku duyuyordum! (Karay, İstanbul’un Bir Yüzü 193). 

Romanın bu bölümünde karakterin yaşamına eğlence, zevk ve sefa merakının 
hâkim olduğu görülür. Kişinin yaşamında bu hâkimiyetin nedeni varoluşsal 
sorunlardan kaçınması, kendiyle yüz yüze gelmekten kendini alıkoymasıdır. Bu 
tür bir eğlence anlayışı bir nevi uyuşturucu etkisi taşır. Belirli bir zamanda kişiyi 
tatmin etmez, zevkini karşılayamaz hâle gelir. Bu noktada kişi zevki karşılamada, 
kendi toplumsal ve kültürel alanın meşru saydığı sınırların dışına taşar. Normal 
yollardan uyarılmaz, zevk alamaz. Bu nedenle karaktere, İstanbul’un eğlenceleri 
kâfi gelmez, sınırlı âlemlerinde çelimsiz ve hastalıklı kadınları onun gönlünü 
avutmaz. Bunun için Avrupa seyahatine çıkmayı düşünür. Yaşlılığa doğru varoluş 
soruları arttıkça eğlencenin dozunu da arttırır. Yaşamın diğer pratiklerine iştirak 
etmez, zevk almak için sınırları zorlar. 

Romanın karakteri artık yaşamak, yaşamaya bakmak!” nakaratını ağzından 
bırakmaz. Bu ifadede yaşamak, yaşamaya bakmak ifadesinin nakaratı yani 
tekrarı karakterin hem semptomu hem de hazzı ve keyfinin düğümüdür. Kişi 
buradaki tekrarda hem hazzını hem tutukluluğunu sergiler. Karakterin haz için 
yaşaması, keyfini yani Lacancı kavramla jouissancı’nı karşılar, aynı zamanda 
mutsuzluğu yaşatır. Çünkü varoluşsal sorunları sürekli erteler. 

İşte karakterdeki jouissance patlamasını, böylesi bir keyfin içerisinde 
sürüklenmesini ancak dil durdurabilir. Çünkü tümgüçlü ve narsis yönelimlerin 
ağır bastığı haz ve keyif alanı imgesel ikili ilişkide, kişinin kimliksiz olarak 
kaymasını engelleyen Babanın Adları’dır. Sembolik gösterenler olan Babanın 
Adları imgesel alanın üzerine yazılır. Böylelikle özne, kimlik bakımından 
sürüklenmez yokluk kaygısıyla baş başa kalmaz. Bu noktada Babanın Adı’nın 
ikili ilişkiye üçüncü olarak dâhil olması özneyi jouissance kaynaklı psikozdan 
kurtarır, nevrotik yapıda kalmasını sağlar. Buna rağmen yine de simgesel 
alanın sembolik dili içinde öznenin otantik ve egzotik duyum, algı ve arzuları 
yok edilemez. Bu algı, duyum ve arzular simgesel dil içinde anlamlandırmaya 
dönüşür. Bu noktada “anlamlandırma imgeseldir ve boş söz’ün alanıdır. 
Anlam ise simgeseldir ve dolu sözün alanıdır” (Evans, Lacancı Psikanalize 
Giriş Sözlüğü 35-36). Bu nedenle simgesel/kimlikli alanda anlamlandırma öznel 
hazzı ve keyfi taşıdığından genelde göz ardı edilen bir alandır. Anlamlandırma 
ile anlam birbirine zıt bir konuma yerleşir. Anlamlandırmaya dayalı imgesel 

83

Cafer ŞEN



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

dil, simgesel alanda açılan bir yarık, deliktir. Kişinin düşlemi, fantezisi üzerine 
kurulu olduğundan bu dil, simgesel alandan doğrudan anlatı imkânı bulamaz, 
aşağıdaki Refik Halit’in ifadelerinde olduğu gibi söz oyunları ve benzetmelerle 
kendini görünür kılar. 

İnci gibi kızdı; leke tutmaz zannını veren mat cilalı bir teni vardı. Sanki ruhu da 
öyleydi, sanki bu ruh incilerin ışığı gibi bağrında parlıyor, kabuğuna vuruyor, 
varlığını duru bir nurla içinden aydınlatıyordu. İncilerde de öyle değil midir? 
Dışarıdan aldıkları ışıklar içlerinde birikmiş, kendi özlerinden geliyor sanılır 
(Karay, Dört Yapraklı Yonca 61). 

Bu ifadelerde simgesel alanın sembolik dilinde kızın saflığı doğrudan verilir. 
Fakat yazar/anlatıcı bununla yetinmez. Kızın saflığının diğerleri içerisindeki 
ayrıcı öznel konumunu ifade etmek için adeta gösteren arar. Böylesine bir 
göstereni bulamadığından benzetmelere başvurur. Adeta ondaki bu saflığı, 
genelde Sokratik filozoflarda öz, özelde ise Platon’un felsefesinde idea’nın 
yansımasını benzeterek imgeselleştirmeye çalışır. Burada ötekinin imgesinde 
canlandırılmaya çalışılan, kız üzerinden fenomeni görünen saf/lık ideası’dır. 
Zaten yazar/anlatıcı, leke tutmaz zannını veren mat cilalı bir tenine yansıyanın, 
kızın bağrında parlayan inci ışığı benzerliğindeki ruhu olduğunu düşünür. Bu 
ruhsallık yazara/anlatıcıya göre dışsaldır, ama kızın kendi “öz”ünden geliyormuş 
gibi zannedilir. Bu noktada Refik Halit, içselliğe aitmiş gibi görülen öz veya 
ruhsallığın dışarıdan gelen duyum, algı ve düşüncelerin deneyimle kurulan 
bağlantısı sonucu oluştuğunu varsayarak aşkın olan ruhsallığı içkinliğe indirir. 
Yazarın adeta bir fenomenologa ait olan bu düşünüş şekli aynı zamanda felsefi 
bir tavırdır. 

Refik Halit romanında karakterin düşünce ve psişik dünyasını ortaya koyarken 
simgesel alanın sembolik dilini bir tarafa bırakarak benzetmelerin ve söz 
oyunlarının olduğu imgesel dili kullanır. Bunun başlıca nedeni sembolik 
dil alanında kişinin öznel davranış, algı ve tavırlarının verilmesinin bir nevi 
imkânsızlığıdır. Sembolik dil kişinin öznelliğini aktarıp onu başkasından 
farklılaştırmak yerine özdeşleştirerek başkasına benzetir. Hâlbuki yazarın 
aşağıdaki ifadelerde görüldüğü gibi öznel psişik dünya ancak imgesel dille 
aktarılır. “Sanki,” diyorum. “İki cisimli bir tek kadın bu! İkizler den daha ikiz. 
Zira yalnız vücutları değil, karakterleri de aynı. Tek ruhlu, iki cisimli bir mahlûk 
karşısındayım. O tabiat harikası cisminin birini kaybetti; öteki duruyor, dünyanın 
başka bir köşesinde yaşamasına devam etmektedir” (Karay, İki Cisimli Kadın 
86). Burada iki kadının öznel duyum ve algılarının mutlak anlamda birbiriyle 
özdeşleşmesi ikiz göstereniyle karşılanır. Böylesi bir özdeşleşmenin yoğunluğu 
iki cisimli bir tek kadın, tek ruhlu iki cisimli bir mahlûk imgeleriyle verilir. Bu noktada 
anlatıcı tek gösterene indirgeyemediği mutlak özdeşleşmeyi imgesel dil ile 
ortaya koymaya çalışır. Böylesi özdeşleşen kadınların mesajı aslında ötekine 
yönetilmiş simgesel bir mesaj olan eyleme dökmedir. Bunun karşısında yer alan 

Refik Halit Karay’ın Eserlerinde Katı, Sert Gerçeği Duygu ve Duyumlara Dönüştüren İmgesel Dil

84



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

ise ötekinden uzağa gerçeğin düzlemine kaçış olan eyleme geçiştir. Dolayısıyla 
“eyleme geçme simgesel ağdan çıkma, toplumsal bağın çözülmesidir” (Evans, Lacancı 
Psikanalize Giriş Sözlüğü 107) Hiç kuşkusuz bir ikiz gibi birbirleriyle aynileşen 
kadınlar bilişsel olarak birbirleriyle özdeşleşirken öznel duyum ve algılarını 
bilinçdışına bastırarak eyleme geçişte gönülsüz davranırlar. Bunun nedeni öteki 
kaynaklı kaygılarla, kişinin simgesel ağ içinde kendine ait bir yer bulamayışıdır. 
Bunun aksine Refik Halit’in Karlı Dağdaki romanında görüldüğü gibi simgesel 
ağda yer almaya gönüllü olmayan kadınlara da tesadüf edilir. 

Ne yapalım, tabiatın feryadı bu!” manasına konuşan, oynaklıklarıyla dil döken 
kızlardan hiçbir zaman olmamıştı. “Hanım şey, doğrusu!” dedirtenlerdendi. 
Ama kilise tasvirleri gibi soğuk, Meryem tabloları kadar donuk değildi. Rahat 
ruhlu bir kızdı; bu ruh sanki temiz çamaşır kokuyordu, azıcık da lavanta çiçeği” 
(Karay, Karlı Dağdaki Ateş 10). 

Bu ifadelerde karakteri ortaya konulmaya çalışılan “kadın ne yapalım tabiatın 
feryadı bu” gibi bir ifadeyle hem simgesel ağın kendi üzerindeki belirlenimlerine 
hem de kendi cinsinin tabiatına karşı durarak kendinden olma durumunu 
aşmaya çalışır. Bu varoluş çabasının en önemli göstereni feryattır. Bu nedenle 
kendi için varlık konumunda aşkın bir halde sürekli arayışta olan, sınır tanımaz, 
ihlale yönelimli kadınlardan kendini ayırır. Alışılmadık bir şekilde bir takıntılı/
obsesif gibi simgesel kültürel alanda kendini, sınırlarını belirlemeye çalışan 
bu kadın şaşırtıcı bir hâlde kilise tasvirleri gibi soğuk, Meryem tabloları kadar 
donuk değildir. Bu noktada erilin/obsesifin belirlemeci ile dişilin/histeriğin 
belirsizlik tavrı arasında salınımdadır. Bununla birlikte toplumsal yapının bir 
kadından beklentisinin baskılarının emareleri bu kadında görülmez. Çünkü 
bu kadın rahat ruhlu bir kızdır. Anlatıcı bu rahatlığı simgesel alanın sembolik 
diline ait bir gösterene indirgemez. Ruhunun sanki temiz çamaşır gibi azıcık 
da lavanta çiçeği koktuğu anlatımıyla imgesel bir dille verir. Bunun en önemli 
nedenlerinden biri de kıza ait olan rahatlığın, yazar tarafından sembolik dile 
ait gösterenlerle donuklaştırılmak istenmemesidir. Bu nedenle simgesel alanın 
uzlaşılmış sembolik dili imgesel alanı ve imgesel dilini bütünüyle yok edemez. 
Gösterenin gösterilene özsel/tözsel değil de bir fark olarak bağlandığı yerde, 
imgesel dil pamuk ipliği gibi her an kopmayla yüz yüze gelirse de simgesel alan 
öznel duyum ve algılarını anlatan bu imgesel dilinin her daim tehdidi altındadır. 
Çünkü simgesel alanının sembolik dil gösterenleri özneyi ortaya çıkaran öznel 
duyum ve algıları anlatamaz. Bu nedenle öznel duyum ve algıları ortaya koyacak 
imgesel alanın diline her zaman ve anlatımda ihtiyaç vardır. 

Lakırdıyı değiştirmek için soruyorum: “Gözlerinizin bazen gök yakut rengi 
aldığını, renk değiştirdiğini biliyorsunuz tabii... Bu anda, hiçbir zaman 
görmediğimden fazla ‘safir’ renginde... “Bir yere, birine haz duyarak baktığım 
zaman öyle oluyor; kendim de farkına varıyorum. Onlar mavileşirken aynı 
zamanda düşüncelerim, hislerim de sanki gök rengine giriyor. Daha doğrusu 
evvela duyuş ve düşünüş sistemim renk değiştiriyor, sonra rengi gözlerime 

85

Cafer ŞEN



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

vuruyor (Karay, Nilgün 204). 

Bu bölümde adeta fenomenolojik bir tavırla bir varlığa yönelimsel bakışın aslında 
varlığın kendiliğinle pek de ilişkisinin olmadığı vurgulanır. Burada hem Kantçı 
anlamda varlığın kendi gerçeğinin ulaşılmazlığına hem de fenomenolojinin iddia 
ettiği gibi zihnin varlık karşısında edilgen olmadığı gerçeğinin dışavurumları 
vardır. Bu gerçeklerle anlatıcı, birine haz duyarak baktığım zaman böyle bir bakışın 
düşünceler ve hislerinin de değiştiğini fark eder. Burada varlığın gerçeğinin değil 
öznenin yönelimselliğinin önemli olduğu öne çıkar. Bu noktada arzuyla bakılan 
varlık anlatıcının duyumlarını yansıtıcısı konumuna gelir. Anlatıcı böylesine bir 
yansıtıcı sayesinde duyuş ve düşünüş sisteminin rengini değiştirir. 

Bu şekilde bir öznelliğe yönelim kişinin simgesel alana geçişle feragat etmek 
zorunda kaldığı otantik ve egzotik algılar kaynaklıdır. Kişi yaşamak için simgesel 
alana kurban ettiği bu duyum ve algıları simgeselin kucağında geri kazanmaya 
çalışır. Bu “öznenin simgesel düzene girişi, imgeselde yaşadığı o büyülü birlik 
duygusu pahasına gerçekleşir. Varlığının tam göbeğinde, bir eksiklik duygusu 
yer almaktadır. Bu eksiği telafi etmek, özündeki boşluğu doldurmak için 
biteviye uğraşır” (Mansfield; Öznellik: Freud’dan Haraway’e Benlik Kuramları 75). 
Böylesine bir tamamlanma, boşluğu doldurma arzusu, öznel algı ve duyumları 
ortaya çıkarırken aynı zamanda aşağıdaki ifadelerde görüldüğü gibi varlığın 
kendinde bir değerliliğin bulunmadığını bu değerliliğin öznelerarasıllıkta inşa 
edildiği gerçeğini verir. 

Zira henüz yirmi ikisini doldurmuş olan esmer delikanlıda özellikle kadınların 
hoşuna giden çok tesirli bir alını vardır; sanki vücudundan erkeklere görünmez 
esrarlı bir ışık yayılır, bir ışık veya büyülü bir kavrayış akımı, kadın bunun 
çevresine girdi, bir kere tesirine kapıldı mı doğuştan epeyce donuk, cinsi 
bakımından hayli güdük de olsa yine kendisinde bir uyanıklık duyar (Karay, 
Yerini Seven Fidan 9).  

Burada delikanlıyı özel kılan aslında kadınların ona olan yönelimleridir. 
Arzunun ötekinin arzusu olduğunu belirten Lacan, farklı olanın arzulandığını 
ortaya koymakla kalmaz nesneyi değerli kılanın ötekinin arzusu olduğunu, 
hatta öteki gibi arzulandığını da işaret eder. Aslında yukarıdaki alınan bölümde 
diğer kadınların yönelimi delikanlıyı değerliliğe, arzulanır olana yükseltir. 
Öznelerarasılıktaki bu işleyiş pek fazla görülmediğinden rağbet edilende bir 
hale, aura olduğu kabul edilir. Delikanlının kadınlar üzerindeki etkisi mevcut 
çevresinde olan farklılığı, başkalığı kaynaklıdır. Dolayısıyla o, ötekine başkalarında 
olmayan bir çekim sunmaktadır. Kadınların delikanlı yakınlığında uyanıklık 
duymasının nedeni ise herkes tarafından arzulanan değerli biri tarafından 
dikkate alınmasındandır. Bu noktada kadınlar, her ne kadar ötekinin arzusu ile 
olan özdeşleme sağlamışlarsa da (Jazani, Klinikten Kültüre Lacancı Psikanaliz 
99) simgesel ile imgesel alan arasında kalışları nedeniyle bölünmüşlerdir. Özne, 
ego ile bilinçdışı yani benliğin kaçınılmaz biçimde yanıltıcı olan hissiyatı ile 

Refik Halit Karay’ın Eserlerinde Katı, Sert Gerçeği Duygu ve Duyumlara Dönüştüren İmgesel Dil

86



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

87

Cafer ŞEN

dilin/gösteren zincirinin bilinçdışındaki otomatik işleyişi arasında bölünmüştür 
(Fink, , Lacancı Psikanalize Bir Giriş 81). Bu bölünmede simgesel alanda kimliğini 
korumaya çalışırken imgesel alanda arzularıyla canlı kalmaya çaba gösterir. 
İmgesel dil ile aktarılan böylesine bir canlılık, akışkanlık, yaşamın direncini 
imlerken hem sembolik dilin temsil ettiği simgesel alan hem de hiçbir temsilin 
simgeselleştiremediği gerçek alanla karşılaşma aşağıdaki ifadelerde görüldüğü 
gibi kişiyi yaşamda tutukluluğa, donukluğa, sertliğe iter. 

Beynini hiçbir zaman kafatasının içinde bu kadar sert, taş kesilmiş halde ve 
bir taş ağırlığında hissetmemişti. Daha fenası gittikçe sertleşip ağırlaştıktan 
başka sanki büyüyor, içini tamamıyla kaplıyordu. Başı bir külçe kesilmişti, 
vücudunun kaldıramayacağı ağırlıkta bir yük (Karay, Kadınlar Tekkesi 333). 

Bu bölümde ortaya konulan taş kesilme, Lacancı simgeselleştirilemeyen 
Gerçek’le karşılaşma neticesinde ortaya çıkar. Kişinin simgesel alanında 
sembolik dilinin içine yerleştiremediği, imgesel alanda ise anlamlandıramadığı 
Gerçek karşısında kişi tutukluluk yaşar. Bu noktada hem Gerçek hem de 
Gerçek’le karşılaşma anı sözcüklere dökülmez, aslında “sözcüklere dökme, sorunun 
ne olduğunu dile getirmeye çalışma, söyleme –direnirler” (Fink, , Lacancı Psikanalize 
Bir Giriş 144). İşte bu tür direncin ortaya çıktığı tutukluluk yukarıdaki metinde 
taş kesilme imgesiyle verilir. Bu gibi Lacancı Gerçek alanına kayıtlı olanlar 
imgeselleştirilmeye ve simgeselleştirilmeye de dirençlidirler. 

Refik Halit’in Düzyazılarında İmgesel Dil
Türk edebiyatında Refik Halit Karay imgesel dili sadece hikâye ve roman gibi 
kurgusal eserlerinde değil düzyazılarında bile kullanan en dikkate değer yazardır. 
Karay, Marifetli Buluşlar başlığını taşıyan yazısında, hem imgesel dilin ürettiği artı 
keyfi öne çıkarır hem de eserlerinde bu dili bilinçli bir şekilde kullandığını verir: 

İnsan, okuduğu yazılarda işitilmemiş veya işitmediği orijinal teşbihlerle 
tariflere, zekâlı buluşlara rastlayınca -çikolata kuponlarından bisiklet 
kazanıvermiş bir ortaokul talebesi gibi- sarsıcı bir sevince düşüyor; zihin, 
adeta kanatlanıyor, kafesten azat edilmiş kuşunkine benzeyen allak bullak 
bir uçuşla, havada zevkten sarhoş, sendelediğini duyuyor (Karay, Memleket 
Yazıları-3, Edebiyatı Öldüren Rejim 136). 

Hiç kuşkusuz bu ifadelerde artı keyfi üreten en önemli yönelimin, kişinin, 
gerçekliği kurmak için demirlediği gündelik uzlaşmsal gösterenlerden 
azade kalması olarak verilir. Bu yapıldığı takdirde bilinen anlamdan kopan 
gösterenler yeni anlam ufuklarına doğru açılırken gündelik dilin gösterenleri 
de yabancılaştırılmış ve dönüştürülmüş olur. Böylesi bir uzlaşımsallığın 
parçalandığı dilde, gösteren, uzlaşımsal anlam içerisinde yer alan varlıktan 
koparak yeni temsili varlıklar ararken, gösterilen ise adeta kendini temsil edecek 
uzlaşımsal anlamlandırmadan kaçarak yeni gösterenlere yönelir, imgesel alan 
içerisinde varolmaya çalışır. Böylelikle gösteren ve gösterilen, toplumsal alanda 
özdeşleşmeyle kabul ettirilen kapitone noktalarından koparak sürüklenmeye 



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

88

Refik Halit Karay’ın Eserlerinde Katı, Sert Gerçeği Duygu ve Duyumlara Dönüştüren İmgesel Dil

başlar. Nihayetinde ise her gösteren, kişinin kendi öznel imgesel alanına 
uygun şekilde ötekiyle uzlaşımsal olmayan, özdeşleşmeyen yeni gösterenlere 
demir atar. Böylelikle gösterenlerin gösterilenler üzerinden sonsuz akışının 
önüne geçilmiş olur. Kapitone noktası sayesinde, yeni ortaya çıkan anlam ve 
anlamlandırma sabitlenir. Tıpkı Refik Halit’in, Kapı başlıklı bir hikâyeyi okurken 
gösterenlerin uzlaşımsal gösterilenlerden koptuğunu hissetmesi ve ardından 
bu gösterenlerin yeni gösterilenlere demirlediğini duyumsamasıdır. Refik Halit, 
“kitapçı vitrininde kafatası açılmış insan resmini seyreden bir adamın, “Kafamızın 
içi demek böyle: Yılan doldurulmuş bir kutu!” şeklinde ifade etmesinin hoşuna 
gittiğini belirtir. Burada Karay’ın hoşuna giden, gösterenlerin uzlaşımsal 
gösterilenlerinden kopması, yeni gösterilenlere demirlemesi böylelikle yeni 
anlamlara açılmasıdır. Refik Halit, yeni edebiyatçıların kıymet verip vermemesine 
bakmaksızın okuyucuların bu tür “marifetli benzetişleri, canlandırıcı tarifleri” 
pek sevdiğine dikkat çekerek mevcut dönemde bir iki yazarın geniş halk 
kalabalığı tarafından okunmasında, ara sıra bu anlatımla yerleşik anlamda 
ufak tefek yenilikler göstermelerinin hesaba katması taraftarıdır. Karay, mevcut 
dönemde yeni yayımlanan Fransızca dergide, aynı cinsten bazı seçme cümleler 
sıralandığını gördüğünü ifade ederek bunları aktarır: “Bir garsonun gözleri 
kadar yakalanması güç”; “şapkası başının üstünde daima, acemice bir manevra 
ile inmiş bir uçak gibi eğri büğrü durur”; “giyinişi, içinden çıkılmış bir yatak 
gibi karma karışıktır”; “o cins insanlardandır ki yaşınızı her zaman hatırlar; fakat 
doğum gününüzü hiçbir zaman”; “çok usta bir politikacıdır, iki yüzünü de tek yüz 
gibi idareye çalışır” (Karay, Memleket Yazıları-3, Edebiyatı Öldüren Rejim 136). 
Karay daha sonra dönemin mecmualarından olan Ulus’ta yabancı dillerdeki tarif 
ettiği cinsten güzel sözlerin toplandığını belirterek bunların birkaçını sıralar. 

Bir mum alevi gibi sinirli”; “saatin yüzüne bakmaktan utanacak kadar geç 
kalmıştı”; “ay, çift kanatlı kapıları açar gibi bulutları itiyordu”; “o kadar düzen 
meraklısı bir kadındı ki elinden gelse gökyüzündeki yıldızları sıraya koyacaktı”; 
“güneş kadar milletlerarası!” Refik Halid’e göre böylesi “hünerli, zekâlı 
sözlerden zevk almamak için insanın kitapların üzerinde dolaşan fikri, şimdiki 
kunduralar gibi tahta tabanlı olmalıdır (Karay, Memleket Yazıları-3, Edebiyatı 
Öldüren Rejim 136). 

İşte böylesi içerisinde gösterenin, gösterilenden koptuğu, yapı bakımından 
uzlaşımsal dilin parçalandığı ifadeleri oldukça önemseyen Refik Halit’in 
eserlerinde görülen imgesel dil tesadüfen ortaya çıkmış değil, bizzat yazın 
alanında yazarın tercihi ettiği bir anlatımdır. Karay’ın bu çeşitten imgesel dilini 
“benzetme yapmak” gibi bir indirgeme içerisinde değerlendirmemek gerekir. 
İmgesel dil, simgesel dilin kurguladığı toplumsal/kültürel alanın gerçekliğini 
yıpratarak yeni egzotik ve otantik duyum, algı ve düşünceleri elde etmenin en 
önemli aracıdır. Bu tür çabanın altında uzlaşımsal ve kavramsal dil alanına geçen 
kişinin kaybettiği öznel renkleri geri getirme, algıları geri yükleme, arzuları ve 
fantezilerle gösterme kısacası dilin var ettiği katı geçeklikten kurtulma çabasıdır. 



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

Refik Halit, bu tür imgesel dili kullandığı cümlelerde “sanki”, “gibi” edatlarıyla 
ve “benzetiyordum” gibi ifadeler kullanarak gösterenlerin gösterilen üzerinden 
sonsuz akışı sonucu oluşan psikotik dilden ayrıldığını ortaya koyar. Sadece 
gösterenlerin yer aldığı gerçeklikten bütünüyle kopup, sanrı alanına yönelmez. 
Böylece psikolojik diyalektiğin “gerçeklik kutbunun ile düşlem kutbu ile eşit 
bir düzlemde kurulmasını sağlar.” (Ogden, Zihin Matrisi/Nesne İlişkileri ve 
Psikanalitik Diyalog 146). Örneğin yazar, fırtınalı, yağmurlu, bir kış sabahının 
dam bacalarını “bir coşkunluk gününde meydanlara kurulmuş kürsülere çıkıp 
kendilerinden geçen sokak başı konferansçılarına” benzetir. Burada insanların 
geri çekilişine karşı baca dumanlarının baskınlığı verilir. Sonra bu baskınlığın 
reel tonu biraz daha artar. Dumanların varla yok arasında varlığına “Dumanlarını 
da belagatli sanılan boş ve kof laf boğuntusuna! Sanki uğuldayan rüzgâr 
değildir, hatiplerin sesidir ve dumanlar, yanık gırtlaklardan fırlayan sözlerin 
cisimleşmiş şeklidir” (Karay, Memleket Yazıları-3, Edebiyatı Öldüren Rejim 129) 
ifadeleriyle rüzgârın sesi eklenir. Böylelikle sadece görünümle yetinilmez ses 
unsuru da eklenir. Fakat bu ses yanıktır, çünkü her duman ailenin, insanların 
yerine geçerek sokakların yalnızlığına gönderim yapar. Bu ifadelerde her ne 
kadar gösteren gösterilenden olarak koparılırsa da “benzetme” ibaresinin 
cümlelerde yer alması kurgusallığın gerçeklikten bütünüyle kopmasının 
önüne geçer. Benzer bir durum “Sanki beynim bir harita paftası oldu ve 
kasap camekânlarında her gün görüp kendimizinkilere benzetmekten 
çekindiğimiz o malum çizgiler” (Karay, Memleket Yazıları-4, Mutfak Zevkinin 
Son Günleri 149) ifadesinde de yer alan “sanki” kullanımıyla elde edilir. Burada 
düşüncelerle birlikte aşkın görünen beyinin, kasaptaki kellelere benzetilmesiyle 
gerçeğe indirgendiği görülür. İşte bu gerçeklik yazarda kaygı uyandırır. 

İmgesel dil, uzlaşımsal olarak varedilen ve aynı zamanda gerçekliğine inanılan 
gösteren ve gösterileni birbirinde koparır. Varlığın imgesiyle temsili/ses unsur 
arasında boşluk yarattığından kesin bir anlama sabitlenemeyen yapıdadır. 
Uzlaşımsal dilin baskınlığını kıran bu dil, gösteren-gösterilen katı ilişkisi 
ağında delikler açar. Mevcut gösterenler uzlaşımsal gösterilenlerle değil 
öznel, düşlemsel gösterilenleri temsil ederek yeni imgeler ortaya çıkarır. Bu 
da özdeşleşmeyle birlikte budanan zengin öznel duyum ve algıları yeniden 
filizlendirir. Gündelik dilin içerisinde her zaman anlamlı birer karşılığı bulunan 
göstergelerin yapısı sabit olduğundan rahatlık var ederken imgesel dil gösteren 
ile gösterileni ayrıştırdığından anlam belirsizliği ortaya çıkararak Refik Halit’in, 
“Ne latif bir bahardı bu! Göklere gönderilen her mavzer kurşunu sanki bir top 
çiçek şeklinde açılıyor, lavanta serpen tabancalarmışçasına her patlayıştan 
sanki havaya yeni bir rayiha karışıyordu” (Karay, Memleket Yazıları-5, Pek İyi 
Hatırlarım 512) ifadelerinde olduğu gibi sert katı “Gerçek”in en reddedilen 
sahneleri bile kabul edilir hale getirir. Bu ifadelerde simgeselleştirilemeyen 
ölüme yönelik bir gösteren olan mavzer kurşunu imgesel olarak bir top çiçek 
olarak ortaya konulur. Yine Gerçek’e yönelik barut kokuları da imgesel olarak 

89

Cafer ŞEN



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

lavanta kokuları olarak verilir. 

Bu noktada imgesel dilin renkleri ve görünüşleri, simgesel dilin karşısına 
konumlanır. Bu da dili kabul etmesiyle imgesel alandan simgesel alana geçmeye 
zorlanan insanın, öznel duyum ve algılarından bütünüyle vazgeçmediğini 
gösterir. Bilişsel olarak simgesel alana uyum gösteren özne imgesel alandaki 
duyumlarını bastırır ve öteler. İşte bu bastırılan ve ötelenen öznel duyum ve 
algıların yüzeye çıkması için yeni bir imgesel dile ihtiyaç vardır. Aslında imgesel 
alan her ne kadar simgesel alana karşı konumlansa da simgesel alan imgesel 
alanın varolma koşulu haline gelir. Bir yandan “Yasa öznelliği yöneten simgesel 
bir yapıdır ve bu şekilde öznelliğin çözülüşünü engeller” (Evans, Lacancı 
Psikanalize Giriş Sözlüğü 102). Burada ötekiyle ve ötekinin diliyle özdeşleşerek 
simgesel alanı kabul eden öznenin imgesel öznel duyum ve algılarını bastırılmış 
olarak yaşatan simgesel alandır. Bu iki alan ve bu alanları aktaran dil diyalektik 
bir ilişki içerisindedir. Bu diyalektiği Refik Halit bir katilin suçu ve yargılamasını 
verirken dil üzerinden ortaya koyar. Bunu yaparken aynı zamanda imgesel alana 
ait bir dil kullanır: 

Cinayeti işleyen herif sanki sarf ettiği her papeli kadının vücudunda bir yara ile 
işaretleyerek adaletin önüne mürekkep yerine kanla yazan dolma kaleminin 
doldurduğu bir bilanço bırakmıştır. Kanunun da bu hesabı kapatırken her 
fazla yarayı beş yıl hapis üzerinden görmesini gel de dileme! (Karay, Memleket 
Yazıları-6, Doğuştan Kadıncıl 252). 

Bu ifadelerde cani bir cinayet ancak bu şekilde imgesel bir dille haritalanırsa 
yaşamın içine dâhil edilebilir ve canilik ne kadar öne çıkarılsa da yasanın 
da o kadar acımasız olacağı dile getirilir. Bu noktada katil, simgesel alanda 
yasayı ihlal ederek bu alan içindeki maddi kayıplarını “kadının vücudunda bir 
yara ile” işaretlerken simgesel mekânın karşısına bedeni yani imgesel bedeni 
koyar. Bu yaralar imgesel bir dille “mürekkep yerine kanla” yazı olarak verilir. 
Bu kez de simgesel alanın kanunu her imgesel fazla yarayı simgesel olarak beş 
yıl hapis cezasıyla cezalandırır. Bu ifadelerde hem simgesel imgesel alan hem 
de simgesel imgesel dil karşı karşıya konumlandırılmakla kalınmaz iç içe de 
verilir. Özdeşleşmeyle simgesel alanda kurulan kimlikli kişinin, öznel duyum ve 
algılarından yeterince tatmin elde edemediği zamanlarda hayal ve fantezileri 
aksettiren imgesel alanlara ve diline yöneldiği görülür: 

Ciğerlerimin patlayacak birer mısır buğday gibi kızdığını duyuyordum. Gittim 
camı kaldırdım: Yıldızlı bir gök, serin şurup gibi kokulu bir rüzgâr. Ağzımı 
açtım ve birçok hava yuttum, adeta canlanıyor, adeta tekrar aranmağa kuvvet 
buluyordum, nasıl oldu, dışarıdan, sokaktan, uzaktan kulağıma bir ses geldi 
ve dinledim: Sanki bir çeşme vardı ve iyi kapanmamış olan musluğundan sular 
damla damla, akort edilen bir kanun gibi sesler çıkararak yalağa düşüyordu 
(Karay, Memleket Yazıları-12, Karga Bana Dedi Ki: Mizah Yazıları 81-82). 

Bu bölümde yer alan “ciğerlerimin patlayacak birer mısır buğday gibi kızdığını 

Refik Halit Karay’ın Eserlerinde Katı, Sert Gerçeği Duygu ve Duyumlara Dönüştüren İmgesel Dil

90



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

duyuyordum” imgesel anlatımı aslında serinlemeye duyulan ihtiyacın, 
muhtaçlığın serinletene duyulan arzunun uzlaşılan dilsel gösterilenlerle 
anlatılamaz oluşu kaynaklıdır. Burada mevcut duyumsal durumun dilin dolaylı 
anlatımıyla verilemediği muhatabın, anlayacak olanın dolayımsız olarak 
algılanması sağlanmaya çalışılır. Bununla birlikte bahsi geçen arzunun, dile 
getirilen tarafından en kılcal damarlarına kadar algılandığı görülür. Bu noktada 
anlatılmaz arzuyu giderecek olan “serin şurup gibi kokulu bir rüzgâr” da imgesel 
dil ile verilir. Reel olarak rüzgâra yüklenen serin şarap gibi koku aslında yine 
mevcut serinlik duyumunu anlatacak olan gösterenin uzlaşımsal simgesel dilde 
mevcut olmadığını gösterir. Benzer şekilde muhatabın almasına değil, hissedişi 
hedeflenir. Bölümde yer alan “yuttum” göstereni içmekten fazlasını akışı da 
gösterir. Yazar kendinden emin olarak canlandığını ve kuvvet bulduğundan 
emindir. Ama mevcut mekânda çeşmenin olduğu ve iyi kapanmamış 
musluğundan suların damla damla akort edilen bir kanun gibi sesler çıkararak 
yalağa düştüğünden emin değildir. Bunu veren “sanki” ve “gibi” gösterenleridir. 
Bu noktada imgesel dil reel katı geçekliği yumuşatır. Acaba yazarın serinleme, 
susuzluğu gidermesi mi böyle bir sanrıyı var etmiştir? Bu belirli değildir. 

Bu noktada imgesel dil, reel olanı yıpratıp algı ve duyum genişlemesine sebep 
olurken alınan keyfin sınırlandırılması ve imgesel alanda alınan doyumunun 
engellenmesi ancak simgesel alanda uzlaşımsal dil ile mümkündür. Gösteren 
ve gösterilenin uzlaşımsallığı bunu pekiştirirken imgesel dil sürekli olarak bu 
uzlaşmayı aşmaya ihlal etmeye çalışır. Öznenin düşlemlerini yaşam alanına 
taşımaya gayret eder. Yine de tüm öznel duyum ve algıları doyuma ulaştırmak 
ve tatmin etmek mümkün değildir. Bu noktada imgesel dille aktarılan psişik 
dünyaya ait duyum ve algılara simgesel dil alanında katlanmak tahammül 
edilmezdir. Bu nedenle özne kendine ait öznel duyum ve algıları elde edecek 
bir dili var etmek ister. Bunu yaparken duyumları görünen, sıradan kaba hâliyle 
değil farklara dayalı ince hissedişleriyle göstermeye çalışır. Duygu ve algı 
alanında böylesi ince, naif duyumların işitilmesi oldukça zordur. Bu noktada 
imgesel dil öznel duygulanımı vermesi açısından simgesel dil alanını genişletir, 
derinleştirir. 

Refik Halid, düzyazılarında bile mevcut durumu veya olayı direkt, dolayımsız 
olarak anlatmaz. Dolayıma başvurarak benzetmeler, metaforlar, imgelerle 
aktarır. Burada Refik Halid, insanın ilk başlarda doğduğu imgesel dilin içinde 
değildir. Simgesel dil içinde daha çok onun boşlukların hem doldurarak hem 
de tamamlanmış bu dili parçalayarak imgesel dile başvurur. Duygu alanları 
içinde özne simgesel ile imgesel alanı arasında bölünmüş olarak salınımda 
varlığını devam ettirirken dil de bunun kanıtı olur. Özne varlığına yöneldiğinde 
bilinçdışına yakın durduğundan imgesel dile adım atar. Yine de simgesel alanı 
temsil eden Ötekinin dilinden kurtulamaz, ama onu yıpratır.  

İmgesel dilin, Lacan’ın ortaya koyduğu ve tanımlamaya çalıştığı imgesel alan 

91

Cafer ŞEN



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

ile yakından ilişkisi vardır. Bebek dünyaya geldiğinde simgesel alanın dil 
etkinliğinden uzaktır. Altı ve on sekiz aylık zaman sürecinde bebeğin dünyasına 
öteki girmeye başlar. Bebek kendisini gerek bir varlık yansıyışında gerekse 
annenin yüzünden geri dönüşümlü olarak görürken bu aynalardaki imgesi ile 
özdeşleşir. Bebek kazanım olarak bir bütünlük halinde kendinin farkına varırken 
aynı zamanda yanılsamasının kendi gerçeği olduğunu düşünerek kendine 
yabancılaşır. Çünkü fark ettiği kendinin dolayımsız algısı değil öteki üzerinden 
görünen imgesidir. Lacan’ın Ayna Evresi olarak tanımladığı bu süreçte kendini 
imgesiyle özdeşleştiren bebek bu süreçte tamamen öznel üretimler içine girer. 
İşte bu öznel üretimler içinde varlığı anlamlandırmaya çalışan bebek, varlığa 
yönelik algılarını daha çok seslere dayalı bir temsil zinciriyle işaretler. Böylece 
imgesel alanın imgesel dil özellikleri ortaya çıkar. 

Lacan’ın a’other (küçük öteki) olarak konumlandırdığı özne imgesel eksende 
görünüme gelir. Bu eksen bebeğin “kendi ego ya da benlik imgesi” “kendisine 
benzeyen diğer insanların benliğini” kapsar (Fink, Lacancı Psikanalize Bir Giriş 
59). Bu noktada imgesel alan öznenin öznelliğinin bütün unsurlarını içerir. Bu 
unsurları içerisinde düşlem, fantezi, hayal ve pathoslar gibi öznel algılar yer 
alır. Bu noktada özne, hiçbir olumsuzlayıcı güç olmayan imgesel alandan çıkıp 
simgesel alana geçmede gönülsüz davranır. Çünkü özne imgesel alanda kendi 
keyif, arzu ve hazzı üzerine odaklanır. Bunun bir örneği olarak arzu nesnesi 
simgesel düzeyde yer almaz, imgesel düzeyde konumlanır. İmgesel alanın 
unsurları ötekinin veya uzlaşımsal dilin dolayımına girmek öznel duyum ve 
algılarından uzaklaşmak istemez. Şayet bunu yaparsa kendisindeki eksiklik 
duyumu sonucu bir yabancılaşma yaşayacağını hisseder. Ama toplumsal alana 
geçmek için öznelliğinden bir kısmından feragat edeceğini bilir. Dilin simgesel 
alanına geçer ama bu alanı metaforik anlatımlarla hem yıpratır hem de feragat 
ettiği egzotik ve otantik duyum ve algıları geri almaya çalışırken imgesel ve 
simgesel alanda salınımda çatışmalı olarak yaşamını devam ettirdiğini bilir. 

Bu durum Refik Halit’in bir düzyazısına kendini tutamayan çocuk ve onu 
dizginlemeye çalışan yakını imgeleriyle yansır. “Bakkal camekânlarına istihkar ile 
bakacak derecede tok olduğuma tesadüf edemiyorum. Midemin içinde soluksuz 
ve fasılasız, biteviye yemek iştihası sancı gibi bekliyor. Sanki midem açgözlü bir 
mahalle çocuğu... Elinden tutmuş, gezdiriyorum. O, her camın önünde bir defa 
irkilip ‘isterim!’ diye haykırıyor; ben çekip götürmeye uğraşıyorum; ‘daha iyisini 
alırım, tuu, bu kaka!’ gibi yalanlarla yahut: ‘Hay arsız oğlan, beni rezil ettin!’ 
kabilinden şikâyet ve azarlarla arzularından vazgeçirmeye çalışıyorum.” (Karay, 
Memleket Yazıları-14, Cihangir Dalkavuğu Tarih 434). Burada arzu nesnelerinin 
sahnesi bakkal camekânlarıdır. Bu nedenle hep açlığı yani arzuyu hatırlatarak 
imgesel alana gönderim yapar. Bilişsel simgesel alanda bulunan anlatıcı bu 
arzu mekânlarına yabancı kalırken imgesel alanın ötekisi olan anlatıcının öteki 
benliği bu mekâna doyum ve tatmin için yönelir. İmgesel alanın küçük ötekisi 

Refik Halit Karay’ın Eserlerinde Katı, Sert Gerçeği Duygu ve Duyumlara Dönüştüren İmgesel Dil

92



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

olan çocuk büyük ötekinin alanına saygı duymadan isteğini tatmin etmeye 
yönelirken anlatıcının simgesel benliği onun isteğini tıpkı çocuğunki gibi daha 
iyisini elde edeceği yanılsamayla vaat ederek ileriye erteler. Bu anlatımlarda 
imgesel dil, anlatıcının isteyen öteki ben’inin çocuk imgesiyle verilmesidir. 

Refik Halit’in yukarıdaki satırlarında, çocuğun temsil ettiği öznenin/küçük 
öteki’nin simgesel alanda bile öznelliğinin büyüsü ve gizemini yaşa(t)maya 
çalıştığı görülür. Bilişsel anlamda çocuğun içinde bulunduğu simgesel dil alanı, 
çocuğun isteğini ertelemekle, onu kastre/hadım ederek kültürel alan içerisinde 
hoşnutsuzluk ve hayal kırıklığı içerisinde bırakmakta yaşam, öznel duyum ve 
algılarını bastırmaktadır. Bastırılan bu duyum ve algılar imgesel dil alanındaki 
bilinçdışı arzuda kendini görünür kılarak yaşamın ilerleyişine ayak diretir. 
Metinde bu durum çocuğun camekânlar önünde irkilip “isterim!” ifadesiyle 
verilir. 

Sonuç 

Lacan’ın ifade ettiği gibi simgesel/kültürel alanın kurulmasıyla öznenin imgesel 
alan ait duyum ve algıları bastırılır, ötelenir. Böylece bilinçdışı meydana gelirken 
büyük öteki üzerinden gelen baskılardan dolayı özne bilinçdışından bilinç 
alanına aktarılan düşüncelerini simgesel alanın yasa ve yasaklarını üzerinde 
taşıyan diline karşı imgesel bir dille boşluklar, çatlaklar açarak aşmaya çalışır. 
Böylesi bir dil yasa ve yasağın simgesel dili değil Refik Halit’in satırlarında 
görüldüğü gibi arzunun imgesel dilidir. Bu noktada özneye ait imgesel dili, 
uzlaşımsal simgesel dilden ayıran, sert katı kemikleşmiş anlamların gösteren-
gösterilen öğelerini birbirinden kopararak mevcut dizge içinde kemikleşmiş 
anlamdan daima kaçmaya çalışmasıdır. Çünkü simgesel/kültürel alanda imgesel 
dilin herhangi bir anlamı sabitleme durumu söz konusu değildir. İmgesel dil 
ile kurulan anlamlar kişiye özgü, öznel olduğundan simgesel/kültürel alanda 
dolaşıma giremez. 

93

Cafer ŞEN



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

KAYNAKÇA
Bollas, Christopher. Sonsuz Soru. Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2024.

Evans, Dylan. Lacancı Psikanalize Giriş Sözlüğü. Islık Yayınları, 2019. 

Fink, Bruce. Lacancı Psikanalize Bir Giriş. Encore Yayınları, 2016. 

Gençöz, Tülin. Freud’dan Lacan’a Vaka İncelemeleri ve Psikanalitik Değerlendirmeler. 
Nobel Akademik Yayıncılık, 2022. 

Graybel, Jean. Language And “the Femine” in Nietzseche And Heidegger. Indiana 
University Press, 1990. 

Jazani, Berjanet, Klinikten Kültüre Lacancı Psikanaliz. Minotor Kitap, 2022. 

Karay, Refik Halit. Ekmek Elden Su Gölden. İnkılâp Yayınevi, 2018.

Karay, Refik Halit. İki Cisimli Kadın, İnkılâp Yayınevi İstanbul, 2009.

Karay, Refik Halit. Anahtar. İnkılâp Yayınevi, 2009.

Karay, Refik Halit. Bu Bizim Hayatımız. İnkılâp Yayınevi, 2009.

Karay, Refik Halit. Çete. İnkılâp Yayınevi, 2009. 

Karay, Refik Halit. Dişi Örümcek. İnkılâp Yayınevi, 2009. 

Karay, Refik Halit. Dört Yapraklı Yonca. İnkılâp Yayınevi, 2009. 

Karay, Refik Halit. İstanbul’un Bir Yüzü. İnkılâp Yayınevi, 2017. 

Karay, Refik Halit. Kadınlar Tekkesi. İnkılâp Yayınevi, 2009. 

Karay, Refik Halit. Karlı Dağdaki Ateş. İnkılâp Yayınevi, 2009. 

Karay, Refik Halit. Nilgün. İnkılâp Yayınevi, 2009. 

Karay, Refik Halit. Sonuncu Kadeh. İnkılâp Yayınevi, 2009.

Karay, Refik Halit. Yerini Seven Fidan. İnkılâp Yayınevi, 2009.

Karay, Refik Halit. Yüzen Bahçe. İnkılâp Yayınevi, 2009. 

Karay, Refik Halit. Memleket Yazıları-3, Edebiyatı Öldüren Rejim. İnkılâp Yayınevi, 
2014.

Karay, Refik Halit. Memleket Yazıları-4, Mutfak Zevkinin Son Günleri. İnkılâp 
Yayınevi, 2018.

Karay, Refik Halit. Memleket Yazıları-5, Pek İyi Hatırlarım. İnkılâp Yayınevi, 2014.

Karay, Refik Halit. Memleket Yazıları-6, Doğuştan Kadıncıl. İnkılâp Yayınevi, 2014. 

Karay, Refik Halit. Memleket Yazıları-12, Karga Bana Dedi Ki: Mizah Yazıları. İnkılâp 
Yayınevi, 2016.

Karay, Refik Halit. Memleket Yazıları-14, Cihangir Dalkavuğu Tarih. İnkılâp Yayınevi, 
2016. 

94

Refik Halit Karay’ın Eserlerinde Katı, Sert Gerçeği Duygu ve Duyumlara Dönüştüren İmgesel Dil



Ye
ni

 T
ür

k 
Ed

eb
iy

at
ı A

ra
şt

ırm
al

ar
ı •

 S
ay

ı: 
34

 • 
20

25
 • 

IS
SN

: 2
54

8-
04

72

Mansfield, Nick. Öznellik: Freud’dan Haraway’e Benlik Kuramları. Babil Kitap 2021. 

Ogden, Thomas H. Zihin Matrisi, Nesne ilişkileri ve Psikanalitik Diyalog. Sfenks 
Kitap, 2022.

Soysal, Özge. Psikanaliz ve Edebiyat: Lacan’ın Lituraterre Metni Üzerine. www.
ozgesoysal.com, 2024. 

Zizek, Salvoj. Mutlak Geritepme. Encore Yayınları, 2020. 

95

Cafer ŞEN




